## In Sprachspiele verstrickt – oder: Wie man der Fliege den Ausweg zeigt

Verflechtungen von Wissen und Können

Herausgegeben von Stefan Tolksdorf und Holm Tetens

## ISBN 978-3-11-022465-8 e-ISBN 978-3-11-022466-5

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

In Sprachspiele verstrickt, oder, Wie man der Fliege den Ausweg zeigt: Verflechtungen von Wissen und Können / herausgegeben von Stefan Tolksdorf und Holm Tetens.

Includes bibliographical references and index.
ISBN 978-3-11-022465-8 (hardcover : alk. paper)
ISBN 978-3-11-022465-8 (hardcover : alk. paper)

1. Philosophy. I. Tolksdorf, Stefan. II. Tetens, Holm, 1948-III. Title: Wie man der Fliege den Ausweg zeigt.

B83.I53 2010

100-dc22

2010018657

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

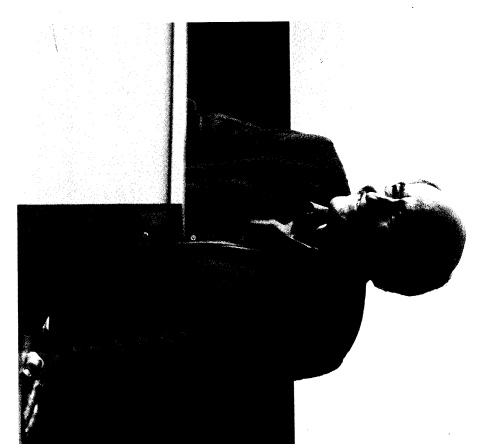


Foto: David C. Schneider

erträumt hatte.<sup>20</sup> deduktiven Theorie der Sprache führen, wie sie sich z.B. Michael Dummett

empfundenen Dialogs werde ich dann eine sehr begrenzte Verteidigung der messene Rezeption dieser Version der 'resoluten Lesart' besonders wichtig nächst zwei Thesen nennen, denen ich zustimme und die ich für eine angeauch die Bestimmung der Philosophie und die Rolle und Gestalt der Sprachnahe zu bringen, die als die 'resoluten' Lektüren von Wittgensteins Tractatu. klassischen Lesart versuchen. finde. Im Sinne der Fortsetzung unseres von mir als außerordentlich anregend philosophie. Ich kann hier nur auf wenige Punkte eingehen und möchte zu die nicht nur die Entwicklung von Wittgensteins Denken betreffen, sondern bekannt geworden sind. Der Autor spricht eine Fülle bedeutsamer Fragen an Weg, uns seine höchst differenzierte Variante aus der Familie von Sehweisen Der Beitrag von James Conant ist ein willkommener weiterer Schritt auf dem

sagen, er enthalte keine Bedeutungstheorie, was nicht ausschließt (wie Conan same Betrachter nachvollziehen können, wenn ihm dazu eine kleine Hilfestel geglaubt, diesen Schritt der Gestaltbildung müsse auch jeder andere aufmerk mit Medien der Symbolisierung überhaupt) verhalten mus, und er hat wohl gemeint haben, mit einem Schlag zu sehen, wie es sich mit der Sprache (und nur als Abbildung einer Greisin sehen konnte, muss der junge Wittgenstein des, der plötzlich z.B. die junge Frau auf der Zeichnung sieht, die er bislang einzigen Schritt geradezu aufgedrängt hat. Wie der Betrachter eines Vexierbil ein Bild, das sich ihm offenbar wie beim Erkennen einer Gestalt in einem be im Tractatus keine Theorie der Sprache artikuliert, sondern ein Bild von ihr. einseitiges Bild kritisieren kann.<sup>21</sup> und dass man es aus verschiedenen Gründen als ein unzutreffendes oder sichtbaren, für uns aber deutlich erkennbaren metaphysischen Tiefgang hat ebenfalls klarmacht), dass das dort gezeichnete Bild einen ihm damals kaum Weg des Verstehens einer Theorie. Es ist also überzeugend, vom Tractatus zu lung gegeben würde, und zwar ebenfalls mit einem Schlage, nicht auf dem Ich finde es zutreffend und hilfreich, wenn Conant sagt, Wittgenstein ha

stein ausdrücklich sagt, es sei "menschenunmöglich", das, was er "die Sprachlogik" nennt, der Umgangssprache direkt zu entnehmen (TLP 4.002), leuchtet Paraphrasen kennen, die sich keiner logischer Symbole bedienen. Da Wittgen-Ziel eine ungewollte Doppeldeutigkeit zu vermeiden, so wie wir das auch von Umformulierung des für ihn gewählten Ausdrucks zu klären, etwa mit dem Symbolismus macht. Er besteht zunächst darin, einen Gedanken durch eine Weise, wie Conant den Gebrauch erläutert, den Wittgenstein vom logischen Ebenfalls hilfreich (und mit dem ersten Punkt zusammenhängend) ist die

20

Vgl. Schneider: *Phantasie und Kalkül*, a.a.O. Vgl. Schneider: *Satz – Bild – Wirklichkeit*, a.a.O.

es ein, dass sein teils beiläufiger Rekurs auf logische Zeichen nicht anzeigt, dass er in ihnen bereits einen fertigen Ausdruck dieser "Sprachlogik" sieht. Damit ist verträglich, dass er von der prinzipiellen Möglichkeit einer Zeichensprache spricht, die der logischen Grammatik gehorchen würde, und dass er bei Frege und Bertrand Russell Ansätze dazu sieht (TLP 3.325). Wir haben es also mit einem *Bild* von der Sprache zu tun, nicht mit einer Sprach*theorie*. Die Logik in der Gestalt, die Frege und Russell ihr gegeben haben, ist in Wittgensteins Augen deshalb auch nicht das Herzstück einer solchen Theorie.

Grenzziehung, d.h. des Bildes, das Wittgenstein damals von der Sprache hatschreitung zu interpretieren, zu Ungunsten der Sätze (mit dem Resultat des gen? Und wenn dies der Fall ist, wie haben wir diese scheinbare Grenzüberobwohl sie dem im Truttatus gezeichneten Bild von der Sprache nicht genünicht doch so etwas wie einen zeigenden Sprachgebrauch, bei dem die zugewandel vollzogen hat, der 'sieht' die Unsinnigkeit mancher Sätze. Aber gibt es unsinnigen Sätzen zuzuschreiben, die wir verstanden haben müssen, um mit zu sagen. Zwar stimme ich Conant vorbehaltlos zu, dass es ein inakzeptabler Sinn haben, wenn sie vom "Zeigen" sprechen, ohne es immer deutlich genug zu finden, das die Vertreter der traditionellen Lesart des Tractatus vielleicht im mals in der Rolle des advocatus diaboli versuchen, diesmal in der Absicht, etwas "Unsinn" und "Zeigen" zu sprechen kommen. Ich werde mich dabei aber-Tractatus: was jenseits der Grenze ist, ist Unsinn) oder zu Ungunsten der hörigen Außerungen nicht rundheraus als unsinnig zu klassifizieren sind, handelt sich um ein Bild von der Sprache, und wer den fraglichen Gestaltihrer Hilfe erkennen zu können, dass diese selben Sätze unsinnig sind. Es Widersinn ist, der Frühschrift von Wittgenstein eine "unsagbare" Theorie aus Ich möchte nun auf die unter Tractatus-Lesern umstrittenen Themen

Ein erster Zugang zu einer Antwort ergibt sich daraus, dass Wittgenstein selbst die Dimension der Zeit einbezieht, wenn er sagt, "am Ende" solle der Leser, der den Autor versteht, dessen Sätze als unsinnig erkennen (TLP 6.54). Diese Bemerkung lädt nämlich die Frage ein, wie wir die Zeitspanne vor dem Ende' beschreiben wollen, während der wir diese Unsinnigkeit nicht oder noch nicht erkennen. Mit Wittgensteins bekanntem Bild gesprochen: Wie ist die Phase auf dem Erkenntnisweg zu sehen, in der wir uns noch auf der Leiter befinden? Aus der Perspektive des Sprechers gefragt: Wie ist es möglich, dass wir glauben, allen Bestandteilen eines Satzes eine Bedeutung gegeben zu haben (und wie geschieht dieses 'Geben'), dass wir uns darin aber irren (TLP 5.4733)? Wie ist der Ausdruck 'am Ende' gemeint, bezieht er sich auf das jeweilige Ende eines bestimmten Klärungsprozesses oder spricht er sub specie autermitatis?

Ich habe im Zusammenhang einer Auseinandersetzung mit Michael Dummett den Ausdruck "grammatischer Sinn" eingeführt, um eine Ebene

(einen Grad) des Verstehens einer sprachlichen Äußerung zu kennzeichnen, auf der man von einem Hörer sagen kann, er kenne alle in ihr auftretenden Wörter, er kenne auch alle vorkommenden grammatischen Fügungsweisen, und trotzdem sei es zweifelhaft, ob er das an der Äußerung erfasse, was Frege mit dem Ausdruck "Sinn" bezeichnet hat.<sup>22</sup> Idiomatische Ausdrücke einer Fremdsprache sind einfache Beispiele dafür, etwa der Ausdruck "to know by beart". Auch wer die genannten Kenntnisse hat, d.h. wer alle vorkommenden Wörter und grammatischen Fügungsweisen in anderen Kontexten richtig verwenden kann, wer also auch in der Lage ist, den Ausdruck als "mit Hilfe des Herzens wissen" zu übersetzen, braucht damit den Sinn nicht erfasst zu haben, den wir durch die Übersetzung "auswendig können" angeben.

des Deutschen den "grammatischen Sinn" der fraglichen Aussage (wir benöund solche Fälle können leicht in die Philosophie hineinführen. Wenn z.B. von der "Sprachlogik" gemeint ist. wenn er dies getan hat, kann seine Äußerung als sinnvoll im Sinne des Tracta-Prädikat zu "Wunsch" und "Meinung" eine Bedeutung gegeben hat. Nur gensteins gesagt), ob der Sprecher dem Wort "verursachen" in seiner Rolle als tigen keinen Sprachunterricht), wir zweifeln aber (mit der Formulierung Wittvorgeschlagenen Terminologie: Wir kennen zwar als kompetente Sprecher Subjektausdrücken "Wunsch" und "Meinung" zu verbinden. In der von mit Art der Fügungsweise zum jeweiligen Satz-Sinn im Klaren. Gleichwohl ist die Sprecher und Hörer könnten für alle Bestandteile dieser Aussage sinnvolle Meinung die Handlung einer Person verursacht, unterstellen wir im Normalfall, jemand sagt, ein bestimmter Wunsch habe zusammen mit einer bestimmten Unverständnis kann auch innerhalb ein und derselben Sprache vorkommen, tus bezeichnet werden. Wir sehen hier, wie anspruchsvoll Wittgensteins Rede Frage sinnvoll, was es denn beisen soll, das Prädikat "verursachen" mit den Verwendungskontexte angeben und sie seien sich auch über den Beitrag der Ein vergleichbarer Fall eines Zwischenzustandes zwischen Verstehen und

Die geschilderte Einbeziehung des Zeitfaktors erlaubt es, für Äußerungen der gerade erörterten Art eine eigene Kategorie aufzumachen; wir brauchen sie nicht mehr in denselben Topf wie den inhaltslosen Unsinn vom Typus 'blablabla' zu tun, weil uns die Kenntnis der Worte und der Grammatik den Schritt erlaubt, solche Äußerungen als Formulierungsversuche für potentielle Thesen anzusehen und sie unter diesem Gesichtspunkt zu prüfen, nämlich sie 'streng zu durchdenken' oder 'streng durchzuführen', wie Wittgenstein an zwei Stellen sagt, die Conant anführt. 'Am Ende' eines solchen Klärungsprozesses kann dann in der Tat das Verdikt 'unsinnig' stehen, in anderen Fällen

23

Schneider: *Phantasie und Kalkil*, a.a.O., Kap. 5, § 4. Ich möchte hier anregen, die von Tolksdorf am Ende seines Beitrags aufgeworfenen Fragen zur Logik auf dieser Ebene des "grammatischen Sinns" zu klären.

rung sınnvoll ist. lichen Formulierung etwas zu ändern, damit die dann gefundene Formulieaber auch die Einsicht in ihren Sinn oder die Notwendigkeit, an der ursprüng-

einen "grammatischen Sinn" haben, von denen wir aber noch nicht wissen, spektive, nicht sub specie aeternitatis) mit vielen Formulierungsversuchen, die einem Klärungsprozess) als sinnvoll herausstellen. ob sie selbst oder verbesserte Versionen von ihnen sich ,am Ende' (nach voll zuzustimmen. Aber wir rechnen auf diese Weise (aus menschlicher Pergen führen uns allerdings nicht zu einer neuen Kategorie eines "tiefsinnigen an die lange Geschichte des Leib-Seele Problems. Die bisherigen Überlegungebracht wird, für einfachen, schlichten Unsinn zu erklären, - man denke nur erscheint es nicht ganz fair, alles, was dabei unterwegs gesagt oder zu Papier Unsinns", die auch 'unsagbare Theorien' umfassen könnte, hier ist Conani Formulierungsansatz für eine mögliche These streng durchzuführen, dann Leiter hinaufzusteigen, damit beschäftigt sind, etwas zu durchdenken, einer Wenn wir also sagen, dass wir in der Zeit, in der wir noch dabei sind, die

und tastend. Freilich kann sich herausstellen, dass schon das Zielen eine Illusich ,streng durchzuführen' lohnt. Mit der Kategorie des "grammatischen sion war, und dann werden wir rückblickend vielleicht sagen wollen, das zielen, ihm schwebt ein Inhalt vor, aber seine Formulierungen sind vorläufig ein sinnvoller (oder gar tiefsinniger) Unsinn. Sinns" würde folglich die Spezies des potentiell Sinnvollen etabliert, nicht aber dann, wenn wir schon zu Beginn Zweifel hatten, ob hier etwas vorliegt, das dumme Gestammel sei von Anfang bis Ende unsinnig gewesen, insbesondere keit der jeweiligen Außerung bekommen; der Sprecher meint, auf etwas zu hier gebrauchen will) würde ihren besonderen Charakter durch die Unfertiglierungen machen können. Diese Art des "Zeigens" (wenn man dies Wort dann insofern gute Gründe für unseren Eindruck, ,etwas an ihnen' zu verste Sprachgebrauchs, die für längere Zeit (und dem Sprecher vielleicht durchaus Stellen so interpretieren kann, dass sie sagen möchten, es gäbe Arten des hen, als wir die Sprache beherrschen und z.B. Vorschläge für bessere Formubewusst) auf der Ebene des "grammatischen Sinns" verbleiben. Wir haben Interpreten des Tractatus vom "Zeigen" sprechen, zumindest an manchen Ich möchte zu erwägen geben, ob man die Weise, in der die klassischer

ausdrücklich als Bild und als Gleichnis bezeichnete Fall seiner Erklärung des gensteins ,Notationsbild' der Sprache, aber z.B. auch der von ihm selbst Gleichnis an einer Stelle hinkt. Bilder und Gleichnisse können bekanntlich die Papier (TLP 4.063), bei der er auch darauf zu sprechen kommt, dass das Wahrheitsbegriffs durch das Bild von einem schwarzen Fleck auf weißem einbeziehen? Dazu gehört auch die Verwendung von Bildern, etwa von Wittschieht, wenn wir die Möglichkeit gleichnishaften Redens in die Betrachtung Eine weiterführende Frage will ich hier wenigstens noch nennen: Was ge-

> etwa weil sie (z.B. in der Ethik und in der Religion) eine "Sehweise" vermitteln noch im Vortrag über Ethik keinen respektablen sprachlichen Ort, wohl aber in und gerade nicht zu einer Theorie führen wollen? Für sie hat Wittgenstein sind sie der Art nach wie das eben besprochene Arbeiten mit einem (vorerst) wird ja gesagt, was zu sagen ist.<sup>24</sup> muss, ist seine Möglichkeit kein Argument für eine Unsagbarkeitsthese; es der Sprache vollzogen wird, deren Wörter und Grammatik der Hörer kennen te, die sich anders nicht ausdrücken ließen. Und da dieses Zeigen mit Hilfe manche "klassischen" Interpreten das Wort "zeigen" verwenden zu wollen. Bei seiner späteren Philosophie.<sup>23</sup> Auch für diese Funktion der Sprache scheinen es aber mit Bildern, für die es einen solchen Aufstieg gar nicht geben kann, nur "grammatischen Sinn": Eines Tages kommt man zu ihrer 'ordentlichen' dieser ganz anderen Art des Zeigens geht es aber nicht um theoretische Inhal-Formulierung, und sonst werden sie einfach Unsinn gewesen sein. Wie steht untersten Sprossen zu Theorien und wissenschaftlichen Modellen sein, dann

re Weisen besser aus der Welt schaffen. solcher Schritt der Absicht nach beseitigen soll, lassen sich allesamt auf andegibt, von Graden der Wahrheit zu sprechen. Die vielfältigen Probleme, die ein schlägen) nur zustimmen: Er zeigt überzeugend, dass es keine guten Gründe sondere im von Wittgenstein inspirierten Schlussteil mit Keils Lösungsvor-Auch den Überlegungen von Geert Keil kann ich in weiten Passagen (insbe-

das "Auskosten der vorkritischen Phase" verkürzen: Der Zahn muss raus.<sup>25</sup> spektive Gottes' wirklich als für uns definitiv unerreichbar anzuerkennen. len. Wie aus dem zuvor Gesagten deutlich sein sollte, verteidige ich damit noch spürbaren metaphysischen Realismus des Autors auf den Zahn zu fühkeinen Reduktionismus, aber ich wende mich gegen Keils Zögern, die 'Per-Kontroverse zwischen uns fortzusetzen und dem auch in diesem Aufsatz Wenn ich seine sympathische Selbstironie aufgreifen darf: Ich möchte ihm Allerdings möchte ich die Gelegenheit wahrnehmen, hier eine andere

nem Dafürhalten) die These in Zweifel ziehen, dass alle satzförmigen Gebilde nicht von ,Graden von Wahrheit' sprechen will, kann (und sollte, nach mei-(oder ihre Äußerungen, oder die zugehörigen Propositionen, das spielt hier Ein Ansatzpunkt im vorliegenden Text ist das Bivalenzprinzip: Auch wer

<sup>25</sup> 23 kleine Schriften, hrsg. von Joachim Schulte, Frankfurt a.M. 1989, S. 9-19. Vgl. Schneider: "Sätze können nichts Höberes ausdrücken." Das "Ethische" und die Grenzen der Sprache beim frühen Witigenstein, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 58 (2010), S. 55-70. Ludwig Wittgenstein: Vortrag über Ethik, in: Wittgenstein: Vortrag über Ethik und andere

Vgl. dazu auch unten meinen Kommentar zu Matthias Kroß

nation, (zu: Geert Keil: Wir können auch anders. Skizze einer libertarischen Konzeption der Willensfreibeit), in: Erwägen, Wissen, Ethik 20 (2009), Heft 1, S. 57-59; hier: S. 93. Vgl. Schneider: Das musste ja so kommen! Libertarische Willensfreiheit und Handlungsdetermi-